

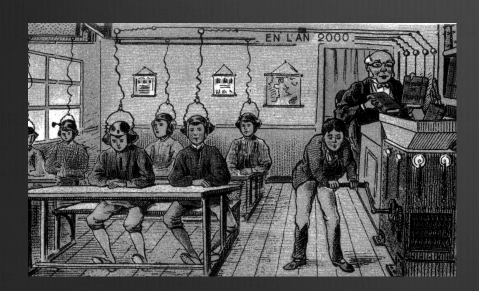
## La pédagogie est-elle condamnée à l'utopie?

Philippe Meirieu

#### En introduction



« Utopie » : terme employé pour la première fois par Thomas More en 1516 pour désigner une île organisée selon des principes capables de réaliser le bonheur des humains... L'utopie a une double dimension : théorique et fictionnelle.



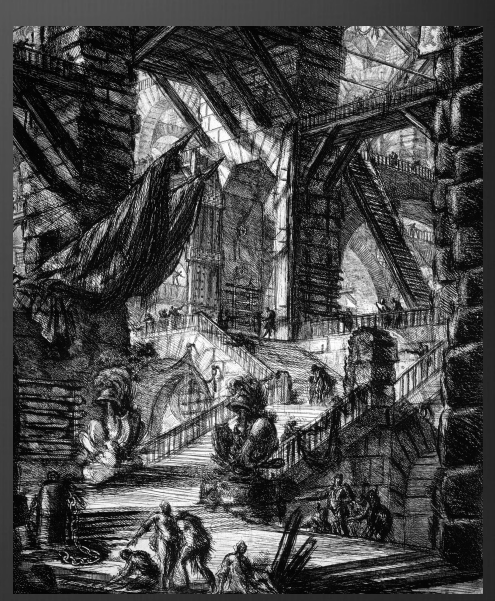
« Ou-topos » : en aucun lieu, nulle part...

« Eu-topos » : lieu heureux... Déjà une ambiguïté... et, depuis, un terme qui renvoie à une face diurne... mais aussi à une face nocturne, y compris en éducation.

#### Une étrange continuité entre la face diurne et la face nocturne des utopies...

Piranèse (1720-1778)... du palais à la prison





La tyrannie pour la liberté : un paradoxe mortifère ?

Comme bien des initiateurs des modèles utopiques, les pédagogues veulent parfois imposer la liberté par la tyrannie... et leurs créations sont mises en cause par leurs collaborateurs qui préfèrent compromettre leur institution plutôt que de se soumettre à leur tyrannie.

#### L'« Ecole idéale » : une songerie vaine ?

Dès lors que la transmission s'inscrit dans une « machinerie sociale », elle transforme le miracle d'une rencontre en assignation à apprendre.

L' « Ecole idéale » est impossible... Mais il reste néanmoins essentiel d'avoir un « idéal d'école »

## Les sciences humaines : le pédagogue déniaisé ?

- La contingence des singularités : une stimulation et un obstacle.
  - Les déterminismes sociologiques : des statistiques implacables... à faire mentir.

Leçon n°1 (de modestie): En pédagogie (comme ailleurs), on ne peut faire sans « faire avec ».



#### 2. La pédagogie congédiée dans les utopies ?

2. La pédagogie congédiée dans les utopies ?



De Platon à Campanella et à Ledoux... des utopies horlogères sans clinamen possible

Les utopies de la fixité se reproduisent à l'identique et préfèrent la prédestination à l'éducation.

Elles assignent les individus à des places au nom de l'harmonie sociale.

2. La pédagogie congédiée dans les utopies ?

Du taylorisme à la « puériculture » jusqu'au transhumanisme... la fabrication plutôt que l'éducation

Les dystopies et le scientisme ne songent qu'à évacuer le sujet dans le processus de construction sociétal.

Leçon n°2 (de vigilance) : La pédagogie ne peut se donner un modèle social qui congédie ce qu'elle cherche à faire émerger : le sujet.



#### 3. La pédagogie vidée de tout contenu par les utopies

3. La pédagogie vidée de tout contenu par les utopies

Les ravages du « rousseauisme » sans Rousseau et de la métaphore horticole

En inversant le « principe de dressage » en « principe de spontanéité », les utopies vitalistes...

- exposent l'enfant à la déprivation culturelle,
  - entérinent les inégalités,
  - récupèrent toujours plus en séduction qu'elles n'abandonnent en contrainte.

3. La pédagogie vidée de tout contenu par les utopies

#### L'invention des belles contraintes

La contrainte est nécessaire à l'émergence de la liberté quand elle permet de passer du réflexe à la réflexivité et donne au sujet les moyens de se dépasser.

Leçon n°3 (d'imagination) : La pédagogie est invention des contraintes qui suscitent la liberté.



## Les utopies nous enferment dans des apories indépassables

Déjà Pestalozzi...

"La vérité n'est pas unilatérale.

La liberté est un bien et
l'obéissance l'est également.

Convaincu de la misère d'une
contrainte insensée qui
abaissait le genre humain, on
peine parfois à mettre des
limites à la liberté."

| MOTIFS POUR LA LIBERTE                                                                                                                                                     | MOTIFS POUR L'OBEISSANCE                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| On ne peut entraver la liberté de l'enfant sans encourir jusqu'à un certain point son aversion.                                                                            | Sans elle aucune éducation n'est possible, car même dans les circonstances les plus avantageuses, nous ne pourrions laisser une seule fois l'enfant à sa liberté.                                                                                                                             |
| L'expérience montre que les enfants qui ont subi le plus de contraintes s'en dédommagent plus tard par le dérèglement.                                                     | Il y a cent cas pressants où la liberté de l'enfant est sa<br>mort.                                                                                                                                                                                                                           |
| Il n'est pas possible d'entraver les enfants dans leur volonté sans exciter diverses passions.                                                                             | Des aptitudes et des habitudes sont nécessaires à la vie en société, qu'il est impossible de former si l'on n'entrave pas la liberté                                                                                                                                                          |
| La liberté, menée avec sagesse, dispose l'enfant à avoir l'œil ouvert et l'oreille attentive. Elle répand tranquillité, égalité d'humeur et joie dans le cœur des enfants. | Les passions ne sont pas extirpées par la liberté ; leur développement n'est pas retardé. Émile tremble de vanité de ne pouvoir surpasser l'escamoteur.                                                                                                                                       |
| Cette liberté complète suppose une éducation préalable qui rende l'enfant entièrement dépendant, mais de la seule nature des choses et non de la volonté des hommes.       | Et Rousseau lui-même parle du danger d'impétuosité de caractères difficiles qu'il faut tôt contenir d'une façon qui présuppose la dépendance sociale, de ces hommes à qui une enfance totalement libre devait inévitablement attirer des entraves et des liens dans leurs années de jeunesse. |

J.-H. Pestalozzi, Journal sur l'éducation de Jakob

# Rousseau: « Jeune instituteur, je vous prêche un art difficile, c'est de tout faire en ne faisant rien. »

Ni dressage, ni abstention : créer les conditions les meilleures pour que l'autre puisse s'engager dans l'apprentissage, sans jamais circonvenir sa liberté.

Des institutions pour articuler continuité et rupture...

Une institution éducative incarne une *valeur*, est construite selon des principes, fonctionne selon des *règles* et requiert des rituels... L'éducateur y garantit que chacun est appelé à en partager les bénéfices.

« Construire des dispositifs dont l'intériorisation par le sujet ne limite pas mais élargit ses capacités à devenir autonome. » Cornélius Castoriadis Des dispositifs pour articuler expression et exigence...

Un dispositif éducatif s'articule sur le *projet* d'un sujet, comporte un *obstacle* difficile et accessible, fournit des *ressources* permettant de surmonter l'obstacle, et donne les moyens au sujet d'évaluer ses acquisitions.

Un collectif pour articuler le « le moi » et « le monde »

Un collectif éducatif permet d'activer la solidarité par la coopération, de se décentrer et de s'impliquer dans le « monde puzzle ».

Leçon n°4 (de détermination) : La pédagogie n'est jamais donnée, elle requiert d'être en permanence, réinstituée.

#### 5. Les utopies assignées à la pédagogie

5. Les utopies assignées à la pédagogie

La fin des sociétés holistiques et l'émergence de l'individualisme social

Sans « grand récit » ni « fins dernières », nous sommes libérés des carcans anciens mais peinons à construire des collectifs démocratiques.

5. Les utopies assignées à la pédagogie

Nous avons sousestimé l'enjeu éducatif pour notre avenir

La construction du commun n'est en rien spontanée. Elle requiert un apprentissage, une éducation assumant clairement cette finalité.

Leçon n°5 (d'ambition) : La pédagogie est nécessaire à la démocratie.

Leçon n°1 (de modestie) : En pédagogie (comme ailleurs), on ne peut faire sans « faire avec ».

Leçon n°2 (de vigilance) : La pédagogie ne peut se donner un modèle social qui congédie ce qu'elle cherche à faire émerger : le sujet.

Leçon n°3 (d'imagination) : La pédagogie est invention des contraintes qui suscitent la liberté.

Leçon n°4 (de détermination) : La pédagogie n'est jamais donnée, elle requiert d'être en permanence, réinstituée.

Leçon n°5 (d'ambition) : La pédagogie est nécessaire à la démocratie.

24

#### En conclusion



« Enseigner, c'est résister » : créer des « espaces temps » de décélération permettant l'émergence de la pensée et son nourrissage par la culture dans des collectifs solidaires

« L'enfer des vivants n'est pas chose à venir ; s'il y en a un, c'est celui qui est déjà là, l'enfer que nous habitons tous les jours, que nous formons d'être ensemble. Il y a deux façons de ne pas souffrir de l'enfer, ajoute Calvino, accepter l'enfer, en devenir une part au point de ne plus le voir. La seconde façon, d'habiter l'enfer, elle est risquée et elle demande une attention, un apprentissage continuel : chercher et savoir reconnaître qui et quoi, au milieu de l'enfer, n'est pas l'enfer et le faire durer, lui faire de la place ».

Italo Calvino, Les Villes invisibles





Pestalozzi et les orphelins à Stans

« Si nous n'avions pas d'autre source d'énergie que le bon sens, nous ne pourrions que négocier au jour le jour la déprime, chacun pour soi, comme dans un naufrage. Ce qui nous rassemble, c'est ce qui nous dépasse, mais ce qui nous dépasse n'a souvent, pour les gens raisonnables, ni queue ni tête...

On ne vit qu'avec un indémontrable chevillé au corps et si tu veux pouvoir aller jusqu'au bout de toi-même, préserve en toi la part du feu. »

Régis Debray, Bilan de faillite